
Dossiê: Expressões da Pan-Amazônia na Literatura: vozes, territórios e imaginários em movimento

O REACENDER A LÍNGUA DAS PEDRAS, DAS FLORESTAS, DOS BICHOS E DOS 
ENCANTADOS: POR UMA ABORDAGEM CONTRACOLONIAL NO TERRITÓRIO 
DE ETNOCONHECIMENTOS INDÍGENAS

REKINDLING THE LANGUAGE OF THE STONES, THE FORESTS, THE 
ANIMALS, AND THE ENCHANTED BEINGS: TOWARD A COUNTERCOLONIAL 
APPROACH IN THE TERRITORY OF INDIGENOUS ETHNOKNOWLEDGES

Marina Rodrigues Miranda 1
Universidade Federal do Espírito Santo
marina.r.miranda@ufes.br

Martanézia Rodrigues Paganini 2
Secretaria Municipal de Educação de Vila Velha
martanezia@gmail.com

Fábio Guss Strelhow 3

Universidade Federal do Espírito Santo
fabio.strelhow@edu.ufes.br

RESUMO: A língua portuguesa chegou ao território Pindorama - hoje 
chamado Brasil, como fio de uma história marcada pelos genocídios e 
epistemicídios dos povos. Em seu rastro, silenciaram-se, ou tentaram calar 
centenas de línguas originárias maternas que sustentam mundos, cosmologias 
e modos de viver dos povos indígenas. Esse silenciamento, longe de ser 
apenas passado, perpetua-se por meio de práticas pedagógicas normativas 
que naturalizam uma hegemonia linguística que desconsidera os universos 
linguísticos das comunidades indígenas do país. Inspirados nos pensamentos 
de Davi Kopenawa (2015), Linda Smith (2018), Ailton Krenak (2022), Walter 
Benjamin (1987), Aníbal Quijano (2005), Walter Mignolo (2008), Antônio 
Bispo dos Santos (2023) entre outros, que compartilham uma perspectiva 
crítica da colonialidade, propomos nestas referências, a seguinte reflexão: é 
possível que o ensino da língua portuguesa se afaste do estatuto colonizador 
e se abra em propagações de escuta/aprendizagens implicados aos territórios 
de etnoconhecimentos indígenas? Em A Queda do Céu, Kopenawa nos ensina 
que a língua é corpo, terra, espírito e memória, em sua oralidade a palavra 
carrega o mundo. Nesse entendimento, defendemos que ensinar a língua 
portuguesa consiste em sentar-nos nos bancos de canoa navegando em rios 
sem fim dos ameríndios, buscando a vitalidade das línguas em outros modos 
de existência. Assumir esse compromisso ético significa romper com a lógica 
homogeneizadora e afirmar, no campo do ensino, uma educação linguística 
plural, viva e enraizada na complexidade histórica e cultural do Brasil.

PALAVRAS-CHAVE: Língua Portuguesa; Colonialismo; Línguas Indígenas; 
Contracolonial; Etnoconhecimentos Indígenas.

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)

(ISSN: 2318-2229)
Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)

Fluxo de trabalho
Recebido: 02/11/2025
Aceito: 23/12/2025
Publicado: 23/12/2025

10.29281/rd.v13i27.18886

Editora da Universidade Federal do 
Amazonas (EDUA)

Programa de Pós-Graduação em Letras

Faculdade de Letras

Grupo de Estudos e Pesquisas em 
Literaturas de Língua Portuguesa 
(GEPELIP)

Este trabalho está licenciado sob uma licença:

Verificador de Plágio

Informações sobre os autores:
1 Doutora em Educação pela Universidade 
Federal da Bahia (UFBA); Professora Nivel B - 
Adjunta -IV da Universidade Federal do Espirito 
Santo; Docente do Programa de Pós-graduação 
em Ensino na Educação Básica/PPGEEB- 
UFES-SM - Linha Ensino, Sociedade e Cultura 
- área: Educação, mitologias e literaturas 
Indígenas; Docente na Pós-Graduação em 
Educação do Campo (UFES - São Mateus); 
Docente do Curso de Licenciatura Intercultural 
Indígena (PROLIND-UFES ) e Pedagogia 
Intercultural Indígena.
2 Mestra em Estudos Literários, pela 
Universidade Federal do Espírito Santo, 
(UFES). Atualmente no exercício da docência na 
educação pública, com a Educação de Jovens e 
adultos e na tutoria na educação profissional, no 
Curso de Letras.
3 Mestrado em Ensino na Educação Básica 
- UFES/Campus São Mateus. Professor da 
Educação Básica pela Secretaria Municipal 
de Educação de Cariacica e pela Secretaria 
Municipal de Educação da Serra, ambas no ES

https://ror.org/05sxf4h28
https://ror.org/02842cb31
https://ror.org/05sxf4h28
https://lattes.cnpq.br/4087302830515226
http://lattes.cnpq.br/0344649582377851
http://lattes.cnpq.br/9522483429932518
https://orcid.org/0000-0002-1133-7827
https://orcid.org/0000-0002-5689-5507
https://orcid.org/0000-0002-2986-1563


2

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)  |  e272511

Marina Rodrigues Miranda 
Martanézia Rodrigues Paganini 

Fábio Guss Strelhow 

ABSTRACT: The Portuguese language arrived in the territory of Pindorama — now called 
Brazil — as the thread of a history marked by the genocides and epistemicides of its peoples. In 
its wake, hundreds of native mother tongues that sustain worlds, cosmologies, and Indigenous 
ways of living were silenced or attempted to be silenced. This silencing, far from being merely 
a thing of the past, is perpetuated through normative pedagogical practices that naturalize a 
linguistic hegemony disregarding the linguistic universes of Indigenous communities across the 
country. Inspired by the thoughts of Davi Kopenawa (2015), Linda Smith (2018), Ailton Krenak 
(2022), Walter Benjamin (1987), Aníbal Quijano (2005), Walter Mignolo (2008), Antônio Bispo 
dos Santos (2023), among others who share a critical perspective on coloniality, we propose the 
following reflection based on these references: is it possible for the teaching of the Portuguese 
language to move away from its colonizing status and open itself to processes of listening/learning 
connected to Indigenous territories of ethnoknowledge? In The Falling Sky, Kopenawa teaches us 
that language is body, land, spirit, and memory; in its orality, the word carries the world. In this 
understanding, we argue that teaching the Portuguese language means sitting in canoe benches 
and navigating the endless rivers of the Amerindians, seeking the vitality of languages in other 
modes of existence. Assuming this ethical commitment means breaking with the homogenizing 
logic and affirming, within the educational field, a plural, living linguistic education rooted in 
Brazil’s historical and cultural complexity.

KEYWORDS: Portuguese language; colonialism; Indigenous languages; countercolonial; 
Indigenous ethnoknowledge.

INTRODUÇÃO

Minhas palavras não têm outra origem. As do branco são bem diferentes. 
Eles são engenhosos, é verdade, mas carecem muito de sabedoria. 
(Kopenawa, A queda do céu, 2015).

	 Ao tomar como ponto de partida as palavras carregadas de ancestralidade e 
pertencimento de Davi Kopenawa, um pensamento que brota da floresta, do corpo e do 
espírito,  este artigo busca, desde o início, tensionar os modos hegemônicos de conceber 
e ensinar o que convencionamos chamar de língua materna no Brasil. Ao dialogar com 
uma voz que representa saberes silenciados pela história colonial, propomos uma crítica 
à ideia de língua como ferramenta neutra, destacando como os atravessamentos coloniais 
constituíram uma noção dominante e excludente das múltiplas linguagens das populações 
indígenas do Brasil. Esses atravessamentos colonizadores cooperam com o apagamento 
das vozes ancestrais dos territórios dificultando a compreensão da complexidade do país 
que somos. A palavra de Kopenawa, profundamente enraizada em uma cosmovisão não 
ocidental, desloca a centralidade da língua portuguesa como única matriz simbólica e 
nos convoca a reconstruir os modos de ensinar, ouvir e habitar o cosmo plurilinguístico e 
pluriepistêmico dos muitos “Brasis”. Essas reflexões deveriam estar no centro das práticas 
educativas brasileiras, para que estudantes pudessem, desde os primeiros anos, reconstruir 
suas relações com a história, com o território e a pluralidade de sujeitos que compõem 



3Reacender a língua das pedras, das florestas, dos bichos e dos encantados: 
por uma abordagem contracolonial no território de etnoconhecimentos indígenas

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)  |  e272511

esta nação. No entanto, em um Brasil onde a língua portuguesa, trazida pelo colonizador, 
é ensinada como a única língua legítima e materna, pouco se reconhece a complexa 
tessitura linguística que funda nossa identidade coletiva. Essa opção política, camuflada 
sob o véu da neutralidade, operou e ainda opera como mecanismo de silenciamento: 
suprime a presença histórica das línguas indígenas, trata-as como resíduos do passado 
e desconsidera seus modos próprios de produzir saber, mundo e vida. As escolas, ao 
reproduzirem currículos monológicos eurocêntricos, perpetuam a arquitetura imperialista 
colonial. 
	 O estatuto disciplinar da língua portuguesa é atravessado por tensões herdadas 
desta tradição lusitana, referendo que buscamos problematizar por meio de contrapontos 
críticos, históricos em argumentações contracoloniais, das produções de conhecimentos 
sintéticos hierarquizantes, estandartizados e verticalizados desta especifica área. Não 
importa apenas ensinar regras gramaticais ou reproduzir a norma culta como um modelo 
ideal. O foco dos processos educativos, no âmbito do ensino da língua portuguesa, urge 
provocar deslocamentos, no intuito de desestabilizar a ideia de língua como código 
neutro e universal, e abrir espaço para que os sujeitos se interroguem sobre a dimensão 
histórica, reavendo os universos plurilíngues a serem acessados. Para tal, se faz necessário 
sensibilizar outras mentalidades e materialidades políticas acerca dos contextos culturais. 
Em se tratando de agrupamentos indígenas, foram categorizadas 391 povos e 295 línguas 
faladas em distintos territórios, levando-nos a seguinte provocação: o que significa, afinal, 
uma língua materna? Por que o português como língua oficial? Aqueles que já habitavam 
este território, antes da invasão europeia, não possuíam línguas? Não tinham, com elas, 
modos legítimos de dizer o mundo?
	 Essas perguntas convidam a adentrar nos territórios da memória, das violências 
fundacionais e dos silêncios impostos. Interrogar a língua que falamos é também interrogar 
nossa identidade. Nesta fruição, requer pensar outras estéticas linguísticas que possa 
revelar outras linguagens distantes do colonizador, demarcando territórios linguísticos 
férteis que ainda se mantem vivos, que ainda resistem à dominação das culturas branca, 
judaica cristã e europeia. Nesse contexto, Kayapó explicita que:

A problemática indígena no Brasil teve início com a chegada dos 
portugueses em 1500 e a sucessiva política de desestruturação das 
tradicionais formas de organização dos povos originários, o que significou 
a imposição de novas regras para o funcionamento da vida comunitária 
e o extermínio de centenas de povos, línguas e conhecimentos, em 
nome da religião, da civilização e da unidade nacional. As escolas e seus 
currículos, por sua vez, sutilmente vem acompanhando a ação genocida 
do estado brasileiro, seja no silenciamento desses povos na história e 
no estudo da história, na transformação das suas culturais em folclore 
nacional ou ainda, condenando-os a um passado longínquo na história 



4

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)  |  e272511

Marina Rodrigues Miranda 
Martanézia Rodrigues Paganini 

Fábio Guss Strelhow 

nacional [...] deste modo, a escola nacional criou historicamente, o mito 
do índio genérico – que fala o tupi, adora Tupã, vive nu nas florestas, 
etc., representado nas escolas repleto de estereótipos, sobre tudo 
na ocasião do dia 19 de abril, data comemorativa do “dia do Índio”. 
(Kayapó, 2019, p. 58). 

 
	 Nesse referendo, o autor argumenta a perversidade do colonialismo que cunhou 
um racismo cultural subestimando e dizimando, não somente as nossas raízes históricas 
de vida coletiva etnoecológica, como também propagou uma montagem histórica de 
subalternização dos indígenas do Brasil, impondo políticas curriculares ocidentadas, em 
um mecanismo missionário, catequético e ideológico, inferiorizando os etnoconhecimentos 
destas populações ameríndias que habitavam as “terras brasilis”, exterminando as línguas 
maternas, apagando a multiplicidade de vozes, histórias e pertencimentos. 
	 A imposição histórica do português como língua única operou, e ainda opera, 
como um dispositivo de dominação, apagando saberes, epistemologias e cosmologias 
que não cabem na racionalidade ocidental. Diante de tal bárbárie, conforme denomina 
Benjamim (1987) é necessário construir desvios e “escovar a história a contrapelo”, 
romper as ruínas, “acordar os mortos e juntar os fragmentos” (1987, p. 226). É preciso 
ruir com a história mal contada, produzida e ensinada, centralizada em uma visão de 
mundo que perpetua a servidão das populações minoritárias por políticas eurocentradas 
dominantes em detrimento das histórias dos grupos que foram subalternizados por esse 
projeto político de invasão do Brasil.
	 Para recuperar a história e fazer luzir lampejos, é necessário, pois, remar com 
consciência dos fluxos das marés, desviando-se dos banzeiros, redemoinhos para aqueles 
que desconhecem as forças das águas. É preciso constituir atos insurgentes que propaguem 
as culturas outrora silenciadas, reconstituindo as próprias histórias, sintonizadas a 
arquitetura e o contracolonialismo de Santos (2023):

Nós nas aldeias e vocês nos quilombos fazemos os caminhos que 
as vezes não tem nem um metro de largura. E por esses caminhos 
passam os animais, as onças, os tatus, as pessoas. Todos os viventes do 
ambiente passam por esses caminhos sem conflito, sem se atacarem. 
Chegam os colonialistas, porém, e alargam esses caminhos. Fazem eles 
com seis metros, e ae só passa carro. Não passa mais gente, porco, nem 
onça. Como é que nos nossos caminhos, que tem apenas um metro, 
cabe de tudo, e nos deles que tem seis metros, só cabe um carro? Me 
perguntou certa vez um indígena. Os indígenas vivam no Brasil em um 
sistema de cosmologia politeísta. Vivam integrados cosmologicamente, 
não vivam, humanisticamente. Chegaram então os portugueses com 
suas humanidades e tentaram aplica-las às cosmologias dos nossos 
povos. Não funcionou. Surgiu assim o contracolonialismo. O contra 



5Reacender a língua das pedras, das florestas, dos bichos e dos encantados: 
por uma abordagem contracolonial no território de etnoconhecimentos indígenas

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)  |  e272511

colonialismo é simples: é você querer me colonizar e eu não aceitar que 
você me colonize, me defendendo. (Santos, 2023, p. 58).

	 O autor instiga o pensamento composicionando as cosmovisões africanas 
articuladas às cosmologias indígenas, enfatizando a resistência frente aos modos opressores 
impostos pelo colonialismo, instaurando o movimento contracolonial, consagrando os 
conhecimentos orgânicos de indígenas e quilombolas no bem viver em sinergia com a 
terra. Em consonância com o exposto, Miranda, Leão e Serafim (2023) afirmam que

Nessa organicidade, reconhece-se o agarramento dessas populações à 
terra, pela luta da preservação dos rios e florestas compreendendo-se 
entes da mata, seres florestas. A dinâmica civilizatória desses povos em 
seus vínculos com a mãe-terra consagra-se nessas relações e significados 
profundamente espirituais. A terra para quilombolas e indígenas não é 
mercadoria e nem propriedade, é coletividade. Nessa sintonia, a vida é 
cíclica e não acumulativa, por se compreenderem seres natureza, e que 
partilham comunitariamente o que a terra produz. A importância dessa 
discussão movimenta a nossa humanidade, exercita outras consciências, 
reconhecendo a importância desses povos na sustentabilidade das 
nossas próprias vidas. (Miranda, Leão, Serafim, 2023, p. 96).

	 Santos complementa essa discussão atrelada ao contracolonialismo na seguinte 
reflexão:

Isto tem uma base fundamental muito importante: a diferença entre 
o pensamento colonialista e o contracolonialista. Eu estou dizendo 
“contra- colonialista” e não “descolonialista”. E por que digo isso? Se 
qualquer um de vocês chegar em um quilombo e falar decolonialidade, 
nosso povo não entenderá. Mas, se disser contracolonialismo, nosso 
povo entende. Porque nosso povo entende contracolonialismo, mas, não 
entende a decolonialidade? Eu fui um camarada que aprendeu muitas 
coisas desmanchando as coisas. Eu desmanchava uma esteira pela borda 
e refazia a esteira. Todas as coisas que nossos mais velhos não queriam 
mais, eles mandavam que nós desmanchássemos e refizéssemos. Porque 
é também desmanchando que a gente aprende a fazer. Meus mestres e 
minhas mestras me ensinaram assim. Mas desmanchamos uma coisa 
que já está pronta. O que não está pronto, não desmanchamos: a gente 
impede de fazer. Nós compreendemos que só desmanchamos o que está 
pronto. Na nossa compreensão a colonização não é um fato histórico, 
é um processo histórico, nós não perdemos nesta história. Então, como 
é que vou desmanchar o que ainda não foi feito? [..] então eu não 
tenho papel de desmanchar o colonialismo. Quem deve desmanchar o 
colonialismo é quem tentou colonizar! (Santos, 2019, p. 24).

 
	 As escritas de Caminha esqueceram de grafar que houveram resistências contra 
o projeto colonial. Compreendemos esse movimento ao adentramos às florestas, indo ao 



6

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)  |  e272511

Marina Rodrigues Miranda 
Martanézia Rodrigues Paganini 

Fábio Guss Strelhow 

encontro dos autóctones monolíngues, onde suas línguas resistem. É engodo afirmar que 
a matriz linguística materna do Brasil é a língua portuguesa: estando em presença com 
o povo Xikrin, compreendemos que a palavra “casa”, do universo linguístico lusitano, 
para o Xikrin é “kikré”; peixe é “tep”; bebê é “karori” e “meprire”; menina é “kurere” e 
menino é “bokti”. A língua falada no território etnoeducacional do povo do Bacajá/PA é 
a Língua “Mebengokré”. No que tange a Língua Portuguesa, nesse referido território, é a 
língua falada pelos “kuben” e “kubenira”, aqueles não pertencentes à cultura Xikrin – os 
estrangeiros.
	 Entre nós, que somos citadinos indígenas e pomerano, somos atravessados pela 
língua dita “materna”, mas não coadunamos com a barbárie, reconhecemos o mundo 
pluriétnico, adentrando ao nosso próprio coletivo de autores(as) nessa escrita contracolonial. 
Na referencialidade de Santos, o contracolonialismo de imposição linguística exercitado 
nas escolas executa apagamento de diferentes línguas que o universo de um coletivo 
de estudantes em uma sala de aula aporta. Neste referendo defendemos inclusive as 
formas linguísticas da tradição oral que reverberam nestes espaços. No exposto, torna-se 
imperativo a reflexão crítica dos apagamentos linguísticos dos originários e o mecanismo 
ideológico de banimento das potências das línguas faladas usadas para manter e perpetuar 
as relações de poder e desigualdade. 
	 Em outro prisma, a colonialidade do poder, conceito central de Quijano, revela 
como a imposição da língua do colonizador foi uma das principais formas de dominação 
e classificação dos ameríndios, negando-lhes o direito de falar e existir em suas 
próprias línguas: “A imposição da língua européia não foi apenas um instrumento de 
dominação cultural. Foi também um mecanismo eficaz de imposição da colonialidade 
do saber” (Quijano, 2005, p. 117). Essa lógica colonial permanece operante nos sistemas 
educacionais, onde as línguas indígenas são muitas vezes tratadas como obstáculos, e 
não como formas legítimas de produção de conhecimento. E essa crítica não se concentra 
nos currículos das escolas regulares. Por manobras colonizadoras, ainda que tenhamos 
garantidos na Constituição de 1988 o direito de preservar as línguas maternas nos 
territórios indígenas, no âmbito da Educação Escolar Indígena diferenciada, a imposição 
da Língua Portuguesa é acinte, para povos que preservam as suas línguas maternas é uma 
constante nos territórios etnoeducacionais indígenas: a Língua Portuguesa permanece 
operante, reforçando o processo de apagamento de outrora. 
	 Respaldamos o dito em Mignolo, quando afirma que a língua é o lugar por excelência 
onde o “saber/poder” colonial se realiza. Ele propõe o conceito de “desobediência 
epistêmica” como um gesto de ruptura com o monopólio ocidental do conhecimento e 
da linguagem: “A desobediência epistêmica começa pela descolonização da linguagem 
e do pensamento. É necessário pensar e falar a partir dos lugares epistemológicos 



7Reacender a língua das pedras, das florestas, dos bichos e dos encantados: 
por uma abordagem contracolonial no território de etnoconhecimentos indígenas

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)  |  e272511

historicamente subalternizados” (Mignolo, 2008, p. 12). Assim, recuperar e valorizar as 
línguas indígenas é não apenas um ato de resistência cultural, mas uma afirmação de 
outras formas de estar no mundo.
	 Nesse processo, Larrosa nos oferece uma chave sensível. Segundo o autor, a 
contracolonialidade da linguagem também é resgatar a experiência como lugar de fala 
e escuta. Em sua crítica à pedagogia tecnocrática, Larrosa afirma que “a linguagem não 
é apenas um instrumento de comunicação, mas o lugar onde a experiência ganha forma 
e sentido” (Larrosa, 2002, p. 22). Ao reconhecer as línguas indígenas como territórios 
de experiências e de sentidos, circunda não apenas para a revitalização das linguísticas 
indígenas, mas para o reconhecimento das existências silenciadas e dos saberes ancestrais 
que elas portam. Ser contracolonial é compreender que o mundo propaga vários troncos 
linguísticos. No que aporta a produção das línguas indígenas, elas ramificam-se nos 
seguintes três grandes troncos: o Tupi e o Macro-Jê (que abarcam o maior número de 
povos) e Aruak. Temos conhecimento da complexidade de incluir na matriz curricular 
línguas indígenas. Porém, é preciso compor nos processos de ensino da Língua Portuguesa 
diálogos de retomadas e de reparação histórica da existência desse campo semântico 
fértil, que brota nas florestas, que exercitam a materialidade das línguas que reverberam o 
seu ser natureza no bem viver em seus mundos, conservando a biodiversidade do planeta 
nomeando o universo de conhecimentos sustentáveis em seus territórios multilíngues.
	 Constituir criticidade ao processo de imposição linguística eurocentrada, exige 
mais do que incorporar vocábulos indígenas ao português; implica abrir espaço para outras 
formas de narrar, ensinar, pensar e viver, desafiando o paradigma ocidental de linguagem 
como neutralidade e representação. Trata-se de uma ação política e epistemológica de 
escuta ativa e legitimação das vozes que historicamente foram silenciadas.
	 Em um território com mais de 294 línguas indígenas ainda vivas, e muitas outras que 
não foram categorizadas, a ideologia imperativa continua, em grande medida, a reforçar 
uma concepção eurocêntrica e homogênea do ensino de língua. Ao negar a diversidade 
linguística que compõe a base cultural do Brasil, perpetua-se uma lógica colonial que 
define o que pode ser dito, por quem e com qual valor de verdade.  Em contraposição a 
isso, o ensino da Língua Portuguesa, deve criar brechas para que outras línguas e, com 
elas, outros mundos sejam lembrados, nomeados e reconhecidos. A língua não é apenas 
instrumento de comunicação, mas lugar de memória, identidade e disputa simbólica. 
Ensinar a língua que falamos é também perguntar: quem somos quando falamos? Quem 
deixamos de ouvir? Como sugere Hall, as identidades culturais são construídas “através 
da diferença, não da semelhança”, e por isso escutar as vozes que foram historicamente 
silenciadas é condição para imaginar um país plural e verdadeiramente democrático.



8

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)  |  e272511

Marina Rodrigues Miranda 
Martanézia Rodrigues Paganini 

Fábio Guss Strelhow 

	 Num país onde se constata a língua viva dos indígenas sofreram corruptelas com 
o processo de invasão, quando instituíram a Língua Nheengatu, também conhecido como 
Língua Geral Amazônica, é uma língua de origem Tupi cuja expressão “nheengatu” 
significa literalmente “língua boa” (nheen = fala, gatu = boa). Durante a expansão colonial 
para o Norte, essa língua foi reelaborada e adaptada à realidade amazônica, misturando-se 
a outras línguas indígenas locais incorporando elementos da Língua Portuguesa. Neste 
grande universo semântico, as espécies florestais, as pedras, os bichos, existem nessas 
corruptelas plurilíngues. Palavras como jaguar pode ser: onça, jaguatirica, mas na língua 
indígena kanamari, onça é chamada de “nawa”. 
	 E por falar em onça “nawa”, rememoramos uma correlação com outra palavra: o 
“ipê” é uma árvore que é representada pelo nome nome científico: Handroanthus spp. No 
entanto, a origem da palavra “ipê” significa “casca dura”. Nessa referência, a discussão 
que perpassa é por qual razão não é valorizada a origem da palavra, a partir do tronco 
linguístico Tupi a qual ela pertence, que traduzido para a Língua Portuguesa, significa 
“casca grossa”. O orgânico dessa árvore na representatividade indígena faz muito sentido, 
pois na floresta quando vemos uma onça em cima de uma árvore, geralmente a árvore é 
de casca grossa, para que suas garras possam se prender e alcançar o topo sem escorregar. 
	 Este exemplo foi para construir a discussão inicial de conhecimento sintético e 
orgânico proposto por Santos. E mantendo essa organicidade reflexiva de pensamento, 
muitas palavras originadas do Tupi antigo que foram “aportuguesadas”. A exemplo, o 
jacarandá, que em tupi antigo, vem da forma “îakarandá”. Entretanto, se fosse preservado 
o nome indígena, o significado seria “madeira dura e cheirosa”. Porém, o que prevalece 
o conhecimento sintético descrito como “nome se aplica a diversas espécies de árvores 
nativas do Brasil, principalmente dos gêneros Dalbergia, Machaerium e Jacaranda (da 
família Bignoniaceae)”. 
	 Outro questionamento travesso: por qual razão não se preserva a brasilidade, 
a origem, a nossa identidade indígena, se o Brasil é terra indígena?  Acreditamos que 
deve ser pela crítica poética e irônica, como bem cantou Maurício Tapajós e Aldir Blanc, 
evidenciando essas “Querelas do Brasil”:

O Brasil não merece o Brasil, 
O Brasil tá matando o Brasil, 
Os poetas, os índios, os negros, os pobres, 
E o Brasil vai ficar sem Brasil.

	 Esse fragmento sintetiza a crítica irônica e dolorosa de Aldir Blanc: o país, ao 
negar e destruir seus próprios valores culturais e humanos, não reconhecendo as próprias 
raízes constituídas do universo dos originários. Há um entreguismo da cultura nacional, 



9Reacender a língua das pedras, das florestas, dos bichos e dos encantados: 
por uma abordagem contracolonial no território de etnoconhecimentos indígenas

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)  |  e272511

das riquezas naturais permanecem em pleno curso. No que concerne as línguas não é 
diferente: aprende-se japonês, inglês, francês, português... E as línguas indígenas 
permanecem nos grandes centros silenciadas. Na floresta se irradiam, dando vida aos 
elementos: sustentáculos ecoplanetários.
	 É nesse entendimento que se torna indispensável, para quem ensina, reconhecer 
a ancestralidade linguística que persiste apesar dos sucessivos processos de apagamento. 
Muitas palavras que compõem nossa vivência com a língua portuguesa têm origens pouco 
conhecidas, enraizadas em saberes indígenas e africanos que seguem invisibilizados na 
história oficial. Este deconhecimento e apagamento da memória são vestígios daquilo que 
sobreviveu ao projeto colonial de destruição das línguas originárias, mas estas línguas se 
fazem presente nos nomes de cidades, rios e árvores; em cantigas, expressões populares, 
receitas e modos de viver. São, como diz Ailton Krenak (2019), “a memória viva de 
um tempo que insiste em permanecer”. Essa presença, no entanto, é frequentemente 
esvaziada de sentido. Ao repetir essas palavras sem reconhecer sua origem, descolamo-
nas de suas raízes culturais e simbólicas. Há, portanto, uma contradição profunda entre 
o uso cotidiano desses vocábulos e a invisibilização sistemática dos povos de quem as 
herdamos. Como ensinar Língua Portuguesa ignorando que muito do que chamamos de 
“português brasileiro” é atravessado por línguas indígenas e africanas? O que nos impede 
de reconhecer essas contribuições como legítimas matrizes do nosso idioma?
	 Quando deixamos de ensinar que palavras como tatu significa “duro” ou “casca”, 
e que capixaba significa lugar de roça, de plantar e colher, dentre muitas outras, perdemos 
uma chance valiosa de conectar os estudantes às camadas culturais que compõem nossa 
história. Além disso, reforçamos uma ideia de língua como sistema fechado e puro, 
ideia que serve a uma lógica colonial de exclusão. Como alerta Stuart Hall (2006), as 
identidades culturais são “produtos de marcadores históricos e de práticas discursivas”, 
ou seja, são moldadas pelas lutas simbólicas travadas no tempo e no espaço. Negar as 
marcas indígenas presentes na língua é negar também os sujeitos que as constituíram.
	 Reconhecer a força das línguas indígenas é, portanto, um gesto ético e político. 
É admitir que nossa língua não nasce em Lisboa, mas no cruzamento de muitas vozes. A 
escola, desde a Educação Básica tem como pressuposto a reparação curricular, constituindo 
outros sentidos na produção de conhecimentos, tornando-os caminhos de reconexão com 
memórias que ainda podem florescer. Ensinar a origem indígena de termos que usamos 
todos os dias pode parecer um gesto pequeno, mas é um passo fundamental para reverter 
o apagamento e afirmar outras possibilidades de pertencimento linguístico e cultural.
	 É preciso revitalizar os vínculos linguísticos de nosso linguajar para compreender 
integramente a função da linguagem na qual estamos investidos.  É preciso compreender 
a linguagem como Kopenawa, dar sentido ao que falamos, enraizar no chão, nos ciclos da 



10

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)  |  e272511

Marina Rodrigues Miranda 
Martanézia Rodrigues Paganini 

Fábio Guss Strelhow 

natureza, nos espíritos, na ancestralidade. Ela não é separável do corpo, da memória e da 
coletividade. É por isso que muitos líderes e pensadores indígenas afirmam que quando 
uma língua morre, morre também um mundo inteiro: suas formas de conhecer, de sentir e 
de existir desaparecem com ela.  Para Davi Kopenawa, a língua não é um recurso técnico, 
mas um sopro vital. Em A Queda do Céu (2015), ele denuncia que o mundo branco 
despreza as palavras dos povos da floresta, reduzindo-as a ruídos ou folclore, quando na 
verdade essas palavras são carregadas de encantamento e de sabedoria. A língua, nesse 
sentido, não se dissocia da floresta: ela nasce dela, e com ela pulsa. Kopenawa afirma: “a 
língua dos brancos é feita para negociar e esquecer. A nossa é feita para lembrar e proteger” 
(2015, p. 42). Essa diferença epistemológica nos convida a repensar o modo como a 
Língua Portuguesa é ensinada, quase sempre desconectada da terra e da experiência viva.  
Neste sentido, pensar a língua como etnoterritório é também reconhecer que ela delimita 
um modo de existência no mundo. O idioma carrega dentro de si uma geografia afetiva, 
uma cartografia da memória, da relação com os rios, os animais, os astros e os espíritos. 
De acordo com esta visão, entendemos que a palavra tem poder de criação e reordenação 
do mundo, porque ela é território simbólico onde se disputam os sentidos da existência. 
Essa visão converge com as epistemologias indígenas, que veem na língua não uma 
forma de dominação ou classificação, mas um espaço de pertencimento, de escuta e de 
continuidade.
	 Nesse contexto, o apagamento das línguas originárias não pode ser entendido 
apenas como um dano linguístico, mas como uma expropriação territorial e epistêmica. 
Quando o Estado brasileiro desconsidera essas línguas nas políticas educacionais, reafirma 
o colonialismo como norma. Ao passo que, quando o poder público instituir nos espaços 
educacionais a produção e o incentivo da comunidade escolar na constituição coletiva 
de uma matriz curricular que reconheça e acolha a pluralidade linguística do próprio 
território em suas etnoculturas, estará também abrindo caminhos de reconexão com as 
ancestralidades indígenas e negras, que por muito tempo vem sendo violados.
	 Portanto, refletir sobre o ensino da Língua Portuguesa no Brasil, exige também 
olhar para a exclusão sistemática das línguas indígenas dos currículos escolares e para 
os atravessamentos coloniais, hoje também reforçados pela lógica imperialista do norte 
global, que ainda moldam nossas concepções de língua, cultura e saber. Como propõe 
Faraco (2001), toda língua carrega uma história social e política, e o ensino da Língua 
Portuguesa precisa ser pensado de forma crítica e contextualizada, levando em conta os 
conflitos e as desigualdades que marcaram sua imposição. Quando uma criança indígena 
ou negra não se vê representada em sua própria história ou não vê sua cosmologia 
reconhecida nos livros e nas práticas escolares, não é apenas sua linguagem que é 
desautorizada: é sua própria existência enquanto sujeito de conhecimento. Pensar a língua 



11Reacender a língua das pedras, das florestas, dos bichos e dos encantados: 
por uma abordagem contracolonial no território de etnoconhecimentos indígenas

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)  |  e272511

como território é também resistir a essa maquinaria de exclusão, afirmando outras formas 
de estar, perceber e transformar o mundo.
	 Dentro desta perspectiva, a escola, se quiser realmente se tornar um espaço de 
inclusão, precisa inserir e valorizar a ancestralidade, exercer a cosmologia da terra, 
reconhecer e respeitar as diversas linguagens. Para isso será preciso cuidar das palavras 
como se cuida da floresta: com escuta, atenção e reverência, adentrando as letras como 
quem caminha por um território sagrado. Davi Kopenawa nos alerta, em A Queda do Céu, 
que há um conhecimento que vem do sonho, da mata, do espírito, e que a racionalidade 
branca muitas vezes não alcança. O que se espera da escola, então, não é apenas que 
ensine a Língua Portuguesa, mas que desaprenda o silenciamento e aprenda a se conviver 
com a multiplicidade das vozes que ecoam nos vários cantos e recantos deste país. No 
exposto, nossas pesquisas nas comunidades indígenas vinculam-se a pensar o mundo 
instigados no que refere-se a Viveiros de Castro, constituindo uma proposição composta 
por debates narrativos em circularidades, situando o propagado conceito das “experiências 
de pensamento” na tessitura desse autor.

[...] Experiências de pensamento” significa experimentações 
imaginárias, feitas em pensamento. Eu usei essa expressão alguma vez, 
acho que em meu artigo “O nativo relativo” (2002), mas deturpando um 
pouco o sentido canônico da expressão, até porque eu estava usando 
isso para falar de antropologia. Usei a palavra experiência em seu 
duplo sentido, tanto no de ter uma experiência como no de fazer uma 
experiência. Sobretudo, no de fazer uma experiência com o pensamento 
alheio, e não no próprio pensamento. [...] Bem, no meu caso, fiz uma 
experiência de pensamento com a noção de experiência de pensamento. 
Propus definir a antropologia como uma metafísica experimental, 
que realiza experimentos com o pensamento alheio, o pensamento 
indígena, tomando-o, por exemplo, como um pensamento filosófico. 
[...]. Experimentar esse pensamento, pensar como, imaginar como seria 
pensar como um índio. E ao mesmo tempo é pensar com o pensamento 
indígena, porque pensar como o pensamento indígena a gente sabe que 
só poderia fazer em pensamento, não se pode fazer na realidade porque 
nós não somos indígenas, mas pensar com esse pensamento é algo que 
não só se pode como eu entendo que se deve, é um experimento de 
pensamento fundamental. (Castro, 2012, p. 251-252).

	 Nesse sentido, temos realizado a “experiência de pensamento” de compreender 
a fruição indígena quando estamos em seus territórios, em pesquisas envolvidas com as 
comunidades, no universo de suas cosmogonias, refletidas sobre os mitos de criação e 
recriação de mundos, na perspectiva de cada povo. Nos envolvemos em suas histórias 
do bem viver floresta, nas escutas de suas oralidades. Quando retornamos os nossos 
mundos de docência nos cursos de graduação e pós-graduação, nos encontros formativos 



12

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)  |  e272511

Marina Rodrigues Miranda 
Martanézia Rodrigues Paganini 

Fábio Guss Strelhow 

de formação continuada de professores(as), relatamos essas experiências que foram 
vivenciadas em situação e atos nesses territórios etnoeducacionais e compomos leituras 
e analises em aprofundamentos nas obras de autorias indígenas. Nesta fruição, refletimos 
sobre o ensino da Língua Portuguesa mediados por estas literaturas que são fundantes ao 
pensamento de um mundo mais justo e igualitário. Neste caminho, retomamos a memória 
ancestral que nos acolhe na poética: 

Memoria ancestral – Manhã

Bicho preguiça
Estivava seus longos braços
Numa árvore milenar
E os fixava em seus galhos
Como rede na varanda.
Galo cumpria a sina de acordar o mundo
E lembrar o compromisso de existir 
Alvorada deslocada escuridão 
Com ternura de borboletas
Os primeiros raios de sol acariciavam a pele suave 
Da manhã que se arregalava 
Tupã sol vigilante
Espiava os habitantes 
Com cuidado de pai.
O dia se possibilitava de aventuras 
Moradores do mundo grassavam livremente.
Os olhos se empanzinavam 
De elementais 
Pedra
Flora
Bicho
E de toda biodiversidade.
Tudo num só quintal
Virgem de dissonâncias!
Não havia concorrência nem receio de.
Nada perdido ou longe de si mesmo.
As horas passavam 
Demorosas
Como cavalo velho 
Puxando uma carroça
Empachada de minutos.
Uma nuvem redonda
Se esticava para ocupar espaço.
Nenhuma crítica
Ao seu exercício de geografar
O vento assobiava uma canção antiga 
Acendendo lembranças adormecidas 
Os bichos desjejuavam no refeitório amplo da manhã.
(Mauri de Castro)



13Reacender a língua das pedras, das florestas, dos bichos e dos encantados: 
por uma abordagem contracolonial no território de etnoconhecimentos indígenas

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229)  |  Manaus, AM  |  Vol. 13, Nº. 27 (Jul-Dez/2025)  |  e272511

REFERÊNCIAS

CASTRO, Eduardo Viveiro. Metafísicas Canibais. Elementos para uma antropologia 
pós-estrutural. São Paulo: Ubu Editora, n-i edições, 2018. 

_________. Perspectivismo e multinaturalismo na América Indígena. Cadernos do 
departamento de filosofia da PUC-Rio - o que nos faz pensar? Rio de Janeiro, nº18. 
2004.

FARACO, Carlos Alberto. Linguagem e identidade. São Paulo: Parábola Editorial, 
2001.
  
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 
2006.

KAYAPÓ, Edson. A diversidade sócio cultural dos povos indígenas do Brasil: o que 
a escola tem a ver com isso? In: Culturas indígenas, diversidade e educação / Sesc - 
Departamento Nacional. 158 p. Educação em rede. Volume 7. Rio de Janeiro, 2019.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã 
yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019.

LARROSA, Jorge Bondia.  Linguagem e educação depois de Babel. In: Larrosa, Jorge. 
Pedagogia Profana: danças, piruetas e mascaradas. Belo Horizonte: Autêntica, 2002, p. 
17-33.

MIGNOLO, Walter. Epistemic disobedience and the decolonial option: A manifesto. 
Transmodernity: Journal of Peripheral Cultural Production of the Luso-Hispanic 
World, v. 1, n. 2, 2011 (versão preliminar em espanhol: 2008).

MIRANDA, Marina Rodrigues; LEÃO, Rafaela Capela; SERAFIM, Nadia. 
Etnometodologias circulares: cosmologias de conhecimentos de territórios originários e 
comunidades de tradição. In: Metodologias da Pesquisa e da Formação na Educação 
do Campo. BRANDÃO, Carlos Rodrigues; FOERSTE, Erineu; GERKE Janinha 
(Orgs.). Curitiba, Editora Appris. 2023.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
Lander, E. (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 
Perspectivas latino-americanas. CLACSO, 2005, p. 107-130.

SANTOS, Antônio. Bispo. As fronteiras entre o saber orgânico e o saber sintético. 
In: OLIVA, A. R. et al. Tecendo redes antirracista: Áfricas, Brasis, Portugal. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2019. p. 23-35; 90-112. 

SMITH, Linda Tuhiwai. Descolonizando metodologias: pesquisas e povos indígenas. 
Tradução de Roberto G. Barbosa. Curitiba: Ed. UFPR, 2018. 239 p.


