Dossié: Expressdes da Pan-Amazonia na Literatura: vozes, territérios e imaginarios em movimento

REKINDLING THE LANGUAGE OF THE STONES, THE FORESTS, THE
ANIMALS, AND THE ENCHANTED BEINGS: TOWARD A COUNTERCOLONIAL
APPROACH IN THE TERRITORY OF INDIGENOUS ETHNOKNOWLEDGES

Marina Rodrigues Miranda'
RG? Universidade Federal do Espirito Santo
9 marina.r.miranda@ufes.br

Martanézia Rodrigues Paganini?
ROR Secretaria Municipal de Educagao de Vila Velha
9 martanezia@gmail.com

Fabio Guss Strelhow’
ROR Universidade Federal do Espirito Santo
9 fabio.strelhow@edu.ufes.br

RESUMO: A lingua portuguesa chegou ao territério Pindorama - hoje
chamado Brasil, como fio de uma histéria marcada pelos genocidios e
epistemicidios dos povos. Em seu rastro, silenciaram-se, ou tentaram calar
centenas de linguas originarias maternas que sustentam mundos, cosmologias
e modos de viver dos povos indigenas. Esse silenciamento, longe de ser
apenas passado, perpetua-se por meio de praticas pedagdgicas normativas
que naturalizam uma hegemonia linguistica que desconsidera os universos
linguisticos das comunidades indigenas do pais. Inspirados nos pensamentos
de Davi Kopenawa (2015), Linda Smith (2018), Ailton Krenak (2022), Walter
Benjamin (1987), Anibal Quijano (2005), Walter Mignolo (2008), Antonio
Bispo dos Santos (2023) entre outros, que compartilham uma perspectiva
critica da colonialidade, propomos nestas referéncias, a seguinte reflexdo: é
possivel que o ensino da lingua portuguesa se afaste do estatuto colonizador
e se abra em propagacdes de escuta/aprendizagens implicados aos territérios
de etnoconhecimentos indigenas? Em A Queda do Céu, Kopenawa nos ensina
que a lingua é corpo, terra, espirito e memoria, em sua oralidade a palavra
carrega o mundo. Nesse entendimento, defendemos que ensinar a lingua
portuguesa consiste em sentar-nos nos bancos de canoa navegando em rios
sem fim dos amerindios, buscando a vitalidade das linguas em outros modos
de existéncia. Assumir esse compromisso ético significa romper com a légica
homogeneizadora e afirmar, no campo do ensino, uma educagao linguistica
plural, viva e enraizada na complexidade histérica e cultural do Brasil.

PALAVRAS-CHAVE: Lingua Portuguesa; Colonialismo; Linguas Indigenas;
Contracolonial; Etnoconhecimentos Indigenas.

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025)

Desif

(ISSN: 2318-2229)
Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025)

Informagodes sobre os autores:

1 Doutora em Educagdo pela Universidade
Federal da Bahia (UFBA); Professora Nivel B -
Adjunta -IV da Universidade Federal do Espirito
Santo; Docente do Programa de Pds-graduagéo
em Ensino na Educagdo Basica/PPGEEB-
UFES-SM - Linha Ensino, Sociedade e Cultura
- area: Educagdo, mitologias e literaturas
Indigenas; Docente na Pds-Graduagdo em
Educagdo do Campo (UFES - Sdo Mateus);
Docente do Curso de Licenciatura Intercultural
Indigena (PROLIND-UFES ) e Pedagogia
Intercultural Indigena.

2 Mestra em Estudos Literarios, pela
Universidade Federal do Espirito Santo,
(UFES). Atualmente no exercicio da docéncia na
educagéo publica, com a Educacéo de Jovens e
adultos e na tutoria na educacéo profissional, no
Curso de Letras.

3 Mestrado em Ensino na Educagdo Basica
- UFES/Campus Sdo Mateus. Professor da
Educacdo Basica pela Secretaria Municipal
de Educagdo de Cariacica e pela Secretaria
Municipal de Educacéo da Serra, ambas no ES

Q 10.29281/rd.v13i27.18886

Fluxo de trabalho
Recebido: 02/11/2025
Aceito: 23/12/2025
Publicado: 23/12/2025

Editora da Universidade Federal do
Amazonas (EDUA)

Programa de P6s-Graduagéo em Letras
Faculdade de Letras
Grupo de Estudos e Pesquisas em

Literaturas de Lingua Portuguesa
(GEPELIP)

Este trabalho esta licenciado sob uma licenga:

0

Verificador de Plagio


https://ror.org/05sxf4h28
https://ror.org/02842cb31
https://ror.org/05sxf4h28
https://lattes.cnpq.br/4087302830515226
http://lattes.cnpq.br/0344649582377851
http://lattes.cnpq.br/9522483429932518
https://orcid.org/0000-0002-1133-7827
https://orcid.org/0000-0002-5689-5507
https://orcid.org/0000-0002-2986-1563

Marina Rodrigues Miranda
L . Martanézia Rodrigues Paganini
ky Fabio Guss Strelhow

ABSTRACT: The Portuguese language arrived in the territory of Pindorama — now called
Brazil — as the thread of a history marked by the genocides and epistemicides of its peoples. In
its wake, hundreds of native mother tongues that sustain worlds, cosmologies, and Indigenous
ways of living were silenced or attempted to be silenced. This silencing, far from being merely
a thing of the past, is perpetuated through normative pedagogical practices that naturalize a
linguistic hegemony disregarding the linguistic universes of Indigenous communities across the
country. Inspired by the thoughts of Davi Kopenawa (2015), Linda Smith (2018), Ailton Krenak
(2022), Walter Benjamin (1987), Anibal Quijano (2005), Walter Mignolo (2008), Antonio Bispo
dos Santos (2023), among others who share a critical perspective on coloniality, we propose the
following reflection based on these references: is it possible for the teaching of the Portuguese
language to move away from its colonizing status and open itself to processes of listening/learning
connected to Indigenous territories of ethnoknowledge? In The Falling Sky, Kopenawa teaches us
that language is body, land, spirit, and memory; in its orality, the word carries the world. In this
understanding, we argue that teaching the Portuguese language means sitting in canoe benches
and navigating the endless rivers of the Amerindians, seeking the vitality of languages in other
modes of existence. Assuming this ethical commitment means breaking with the homogenizing
logic and affirming, within the educational field, a plural, living linguistic education rooted in
Brazil’s historical and cultural complexity.

KEYWORDS: Portuguese language; colonialism; Indigenous languages; countercolonial;
Indigenous ethnoknowledge.

INTRODUCAO

Minhas palavras ndo tém outra origem. As do branco sdo bem diferentes.
Eles sdo engenhosos, ¢ verdade, mas carecem muito de sabedoria.
(Kopenawa, A queda do céu, 2015).

Ao tomar como ponto de partida as palavras carregadas de ancestralidade e
pertencimento de Davi Kopenawa, um pensamento que brota da floresta, do corpo e do
espirito, este artigo busca, desde o inicio, tensionar os modos hegemonicos de conceber
e ensinar o que convencionamos chamar de lingua materna no Brasil. Ao dialogar com
uma voz que representa saberes silenciados pela historia colonial, propomos uma critica
a ideia de lingua como ferramenta neutra, destacando como os atravessamentos coloniais
constituiram uma no¢ao dominante e excludente das multiplas linguagens das populacdes
indigenas do Brasil. Esses atravessamentos colonizadores cooperam com o apagamento
das vozes ancestrais dos territorios dificultando a compreensdao da complexidade do pais
que somos. A palavra de Kopenawa, profundamente enraizada em uma cosmovisao ndo
ocidental, desloca a centralidade da lingua portuguesa como Unica matriz simbodlica e
nos convoca a reconstruir os modos de ensinar, ouvir e habitar o cosmo plurilinguistico e
pluriepistémico dos muitos “Brasis”. Essas reflexdes deveriam estar no centro das praticas
educativas brasileiras, para que estudantes pudessem, desde os primeiros anos, reconstruir

suas relagdes com a histdria, com o territorio e a pluralidade de sujeitos que compdem

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025) | e272511



Reacender a lingua das pedras, das florestas, dos bichos e dos encantados:
por uma abordagem contracolonial no territorio de etnoconhecimentos indigenas

Y :
esta nacdo. No entanto, em um Brasil onde a lingua portuguesa, trazida pelo colonizador,
¢ ensinada como a Unica lingua legitima e materna, pouco se reconhece a complexa
tessitura linguistica que funda nossa identidade coletiva. Essa opcao politica, camuflada
sob o véu da neutralidade, operou e ainda opera como mecanismo de silenciamento:
suprime a presenca historica das linguas indigenas, trata-as como residuos do passado
e desconsidera seus modos proprios de produzir saber, mundo e vida. As escolas, ao
reproduzirem curriculos monologicos eurocéntricos, perpetuam a arquitetura imperialista
colonial.

O estatuto disciplinar da lingua portuguesa ¢ atravessado por tensdes herdadas
desta tradicdo lusitana, referendo que buscamos problematizar por meio de contrapontos
criticos, histéricos em argumentacdes contracoloniais, das produgdes de conhecimentos
sintéticos hierarquizantes, estandartizados e verticalizados desta especifica area. Nao
importa apenas ensinar regras gramaticais ou reproduzir a norma culta como um modelo
ideal. O foco dos processos educativos, no ambito do ensino da lingua portuguesa, urge
provocar deslocamentos, no intuito de desestabilizar a ideia de lingua como céddigo
neutro e universal, e abrir espago para que os sujeitos se interroguem sobre a dimensao
historica, reavendo os universos plurilingues a serem acessados. Para tal, se faz necessario
sensibilizar outras mentalidades e materialidades politicas acerca dos contextos culturais.
Em se tratando de agrupamentos indigenas, foram categorizadas 391 povos e 295 linguas
faladas em distintos territorios, levando-nos a seguinte provocacao: o que significa, afinal,
uma lingua materna? Por que o portugués como lingua oficial? Aqueles que ja habitavam
este territorio, antes da invasdo europeia, ndo possuiam linguas? Nao tinham, com elas,
modos legitimos de dizer o mundo?

Essas perguntas convidam a adentrar nos territérios da memoria, das violéncias
fundacionais e dos siléncios impostos. Interrogar a lingua que falamos ¢ também interrogar
nossa identidade. Nesta frui¢do, requer pensar outras estéticas linguisticas que possa
revelar outras linguagens distantes do colonizador, demarcando territorios linguisticos
férteis que ainda se mantem vivos, que ainda resistem a domina¢ao das culturas branca,

judaica cristd e europeia. Nesse contexto, Kayapé explicita que:

A problematica indigena no Brasil teve inicio com a chegada dos
portugueses em 1500 e a sucessiva politica de desestruturagdo das
tradicionais formas de organizac¢ao dos povosoriginarios, o que significou
a imposicao de novas regras para o funcionamento da vida comunitaria
e o exterminio de centenas de povos, linguas e conhecimentos, em
nome da religido, da civilizagdo e da unidade nacional. As escolas e seus
curriculos, por sua vez, sutilmente vem acompanhando a a¢ao genocida
do estado brasileiro, seja no silenciamento desses povos na historia e
no estudo da historia, na transformagao das suas culturais em folclore
nacional ou ainda, condenando-os a um passado longinquo na historia

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025) | e272511




Marina Rodrigues Miranda
L . Martanézia Rodrigues Paganini
ky Fabio Guss Strelhow

nacional [...] deste modo, a escola nacional criou historicamente, o mito
do indio genérico — que fala o tupi, adora Tupa, vive nu nas florestas,
etc., representado nas escolas repleto de estereotipos, sobre tudo
na ocasido do dia 19 de abril, data comemorativa do “dia do Indio”.
(Kayapo, 2019, p. 58).

Nesse referendo, o autor argumenta a perversidade do colonialismo que cunhou
um racismo cultural subestimando e dizimando, ndo somente as nossas raizes historicas
de vida coletiva etnoecoldgica, como também propagou uma montagem historica de
subalternizag¢do dos indigenas do Brasil, impondo politicas curriculares ocidentadas, em
ummecanismo missiondrio, catequético e ideologico, inferiorizando os etnoconhecimentos
destas populagdes amerindias que habitavam as “terras brasilis”, exterminando as linguas
maternas, apagando a multiplicidade de vozes, historias e pertencimentos.

A imposi¢do historica do portugués como lingua tnica operou, e ainda opera,
como um dispositivo de dominacdo, apagando saberes, epistemologias ¢ cosmologias
que ndo cabem na racionalidade ocidental. Diante de tal barbarie, conforme denomina
Benjamim (1987) ¢ necessario construir desvios e “escovar a histéria a contrapelo”,
romper as ruinas, “acordar os mortos e juntar os fragmentos” (1987, p. 226). E preciso
ruir com a historia mal contada, produzida e ensinada, centralizada em uma visdo de
mundo que perpetua a serviddo das populagdes minoritarias por politicas eurocentradas
dominantes em detrimento das historias dos grupos que foram subalternizados por esse
projeto politico de invasdo do Brasil.

Para recuperar a historia e fazer luzir lampejos, € necessario, pois, remar com
consciéncia dos fluxos das marés, desviando-se dos banzeiros, redemoinhos para aqueles
que desconhecem as forgas das aguas. E preciso constituir atos insurgentes que propaguem
as culturas outrora silenciadas, reconstituindo as proprias histoérias, sintonizadas a

arquitetura e o contracolonialismo de Santos (2023):

Nos nas aldeias e vocés nos quilombos fazemos os caminhos que
as vezes ndo tem nem um metro de largura. E por esses caminhos
passam os animais, as ongas, os tatus, as pessoas. Todos os viventes do
ambiente passam por esses caminhos sem conflito, sem se atacarem.
Chegam os colonialistas, porém, e alargam esses caminhos. Fazem eles
com seis metros, e ae so passa carro. Nao passa mais gente, porco, nem
onga. Como é que nos nossos caminhos, que tem apenas um metro,
cabe de tudo, e nos deles que tem seis metros, s6 cabe um carro? Me
perguntou certa vez um indigena. Os indigenas vivam no Brasil em um
sistema de cosmologia politeista. Vivam integrados cosmologicamente,
ndo vivam, humanisticamente. Chegaram entdo os portugueses com
suas humanidades e tentaram aplica-las as cosmologias dos nossos
povos. Nao funcionou. Surgiu assim o contracolonialismo. O contra

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025) | e272511




Reacender a lingua das pedras, das florestas, dos bichos e dos encantados:
por uma abordagem contracolonial no territério de etnoconhecimentos indigenas

colonialismo ¢é simples: € vocé€ querer me colonizar e eu ndo aceitar que
vocé me colonize, me defendendo. (Santos, 2023, p. 58).

O autor instiga o pensamento composicionando as cosmovisdes africanas
articuladas as cosmologias indigenas, enfatizando aresisténcia frente aos modos opressores
impostos pelo colonialismo, instaurando o movimento contracolonial, consagrando os
conhecimentos organicos de indigenas e quilombolas no bem viver em sinergia com a

terra. Em consonancia com o exposto, Miranda, Ledo e Serafim (2023) afirmam que

Nessa organicidade, reconhece-se o agarramento dessas populagdes a
terra, pela luta da preservagdo dos rios e florestas compreendendo-se
entes da mata, seres florestas. A dinamica civilizatoria desses povos em
seus vinculos com a mae-terra consagra-se nessas relagdes e significados
profundamente espirituais. A terra para quilombolas e indigenas ndo ¢
mercadoria e nem propriedade, é coletividade. Nessa sintonia, a vida é
ciclica e ndo acumulativa, por se compreenderem seres natureza, € que
partilham comunitariamente o que a terra produz. A importancia dessa
discussdao movimenta a nossa humanidade, exercita outras consciéncias,
reconhecendo a importancia desses povos na sustentabilidade das
nossas proprias vidas. (Miranda, Ledo, Serafim, 2023, p. 96).

Santos complementa essa discussdo atrelada ao contracolonialismo na seguinte

reflexdo:

Isto tem uma base fundamental muito importante: a diferenca entre
o pensamento colonialista ¢ o contracolonialista. Eu estou dizendo
“contra- colonialista” e ndo “descolonialista”. E por que digo isso? Se
qualquer um de vocés chegar em um quilombo e falar decolonialidade,
nosso povo ndo entendera. Mas, se disser contracolonialismo, nosso
povo entende. Porque nosso povo entende contracolonialismo, mas, ndo
entende a decolonialidade? Eu fui um camarada que aprendeu muitas
coisas desmanchando as coisas. Eu desmanchava uma esteira pela borda
e refazia a esteira. Todas as coisas que nossos mais velhos nao queriam
mais, eles mandavam que nds desmanchassemos e refizéssemos. Porque
¢ também desmanchando que a gente aprende a fazer. Meus mestres e
minhas mestras me ensinaram assim. Mas desmanchamos uma coisa
que ja esta pronta. O que nao esta pronto, nao desmanchamos: a gente
impede de fazer. Nos compreendemos que s6 desmanchamos o que esta
pronto. Na nossa compreensdo a coloniza¢do ndo ¢ um fato historico,
€ um processo historico, nds nao perdemos nesta historia. Entdo, como
¢ que vou desmanchar o que ainda nao foi feito? [..] entdo eu nao
tenho papel de desmanchar o colonialismo. Quem deve desmanchar o
colonialismo é quem tentou colonizar! (Santos, 2019, p. 24).

As escritas de Caminha esqueceram de grafar que houveram resisténcias contra

o projeto colonial. Compreendemos esse movimento ao adentramos as florestas, indo ao

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025) | e272511




Marina Rodrigues Miranda
L . Martanézia Rodrigues Paganini
ky Fabio Guss Strelhow

encontro dos autdctones monolingues, onde suas linguas resistem. E engodo afirmar que
a matriz linguistica materna do Brasil ¢ a lingua portuguesa: estando em presenga com
o povo Xikrin, compreendemos que a palavra “casa”, do universo linguistico lusitano,
para o Xikrin ¢ “kikré”; peixe € “tep”’; bebé € “karori” e “meprire”; menina & “kurere” e
menino € “bokti”. A lingua falada no territério etnoeducacional do povo do Bacaja/PA ¢
a Lingua “Mebengokré”. No que tange a Lingua Portuguesa, nesse referido territorio, € a
lingua falada pelos “kuben e “kubenira”, aqueles ndo pertencentes a cultura Xikrin — os
estrangeiros.

Entre nods, que somos citadinos indigenas e pomerano, somos atravessados pela
lingua dita “materna”, mas ndo coadunamos com a barbdrie, reconhecemos o mundo
pluriétnico,adentrandoaonosso proprio coletivo de autores(as) nessaescritacontracolonial.
Na referencialidade de Santos, o contracolonialismo de imposi¢do linguistica exercitado
nas escolas executa apagamento de diferentes linguas que o universo de um coletivo
de estudantes em uma sala de aula aporta. Neste referendo defendemos inclusive as
formas linguisticas da tradi¢ao oral que reverberam nestes espagos. No exposto, torna-se
imperativo a reflexdo critica dos apagamentos linguisticos dos originarios € 0 mecanismo
ideologico de banimento das poténcias das linguas faladas usadas para manter e perpetuar
as relacdes de poder e desigualdade.

Em outro prisma, a colonialidade do poder, conceito central de Quijano, revela
como a imposi¢ao da lingua do colonizador foi uma das principais formas de dominagao
e classificacdio dos amerindios, negando-lhes o direito de falar e existir em suas
proprias linguas: “A imposicdo da lingua européia ndo foi apenas um instrumento de
dominagdo cultural. Foi também um mecanismo eficaz de imposicdo da colonialidade
do saber” (Quijano, 2005, p. 117). Essa logica colonial permanece operante nos sistemas
educacionais, onde as linguas indigenas sdo muitas vezes tratadas como obstaculos, e
ndo como formas legitimas de produ¢ao de conhecimento. E essa critica ndo se concentra
nos curriculos das escolas regulares. Por manobras colonizadoras, ainda que tenhamos
garantidos na Constitui¢do de 1988 o direito de preservar as linguas maternas nos
territorios indigenas, no ambito da Educacdo Escolar Indigena diferenciada, a imposi¢ao
da Lingua Portuguesa ¢ acinte, para povos que preservam as suas linguas maternas € uma
constante nos territorios etnoeducacionais indigenas: a Lingua Portuguesa permanece
operante, refor¢gando o processo de apagamento de outrora.

Respaldamos o dito em Mignolo, quando afirma que a lingua ¢ o lugar por exceléncia
onde o “saber/poder” colonial se realiza. Ele propde o conceito de “desobediéncia
epist€émica” como um gesto de ruptura com o monopdlio ocidental do conhecimento e
da linguagem: “A desobediéncia epistémica comega pela descoloniza¢do da linguagem

e do pensamento. E necessario pensar e falar a partir dos lugares epistemoldgicos

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025) | e272511




Reacender a lingua das pedras, das florestas, dos bichos e dos encantados:
por uma abordagem contracolonial no territorio de etnoconhecimentos indigenas

Y :
historicamente subalternizados” (Mignolo, 2008, p. 12). Assim, recuperar e valorizar as
linguas indigenas ¢ ndo apenas um ato de resisténcia cultural, mas uma afirmacao de
outras formas de estar no mundo.

Nesse processo, Larrosa nos oferece uma chave sensivel. Segundo o autor, a
contracolonialidade da linguagem também ¢ resgatar a experiéncia como lugar de fala
e escuta. Em sua critica a pedagogia tecnocratica, Larrosa afirma que “a linguagem ndo
¢ apenas um instrumento de comunicagdo, mas o lugar onde a experiéncia ganha forma
e sentido” (Larrosa, 2002, p. 22). Ao reconhecer as linguas indigenas como territorios
de experiéncias e de sentidos, circunda ndo apenas para a revitalizacdo das linguisticas
indigenas, mas para o reconhecimento das existéncias silenciadas e dos saberes ancestrais
que elas portam. Ser contracolonial ¢ compreender que o mundo propaga varios troncos
linguisticos. No que aporta a producdo das linguas indigenas, elas ramificam-se nos
seguintes trés grandes troncos: o Tupi e o Macro-Jé (que abarcam o maior nimero de
povos) e Aruak. Temos conhecimento da complexidade de incluir na matriz curricular
linguas indigenas. Porém, € preciso compor nos processos de ensino da Lingua Portuguesa
didlogos de retomadas e de reparagdo historica da existéncia desse campo semantico
fértil, que brota nas florestas, que exercitam a materialidade das linguas que reverberam o
seu ser natureza no bem viver em seus mundos, conservando a biodiversidade do planeta
nomeando o universo de conhecimentos sustentdveis em seus territorios multilingues.

Constituir criticidade ao processo de imposi¢do linguistica eurocentrada, exige
mais do que incorporar vocabulos indigenas ao portugués; implica abrir espago para outras
formas de narrar, ensinar, pensar e viver, desafiando o paradigma ocidental de linguagem
como neutralidade e representacdo. Trata-se de uma agdo politica e epistemologica de
escuta ativa e legitimacdo das vozes que historicamente foram silenciadas.

Emum territdrio com mais de 294 linguas indigenas ainda vivas, e muitas outras que
ndo foram categorizadas, a ideologia imperativa continua, em grande medida, a reforgar
uma concep¢do eurocéntrica € homogénea do ensino de lingua. Ao negar a diversidade
linguistica que compde a base cultural do Brasil, perpetua-se uma logica colonial que
define o que pode ser dito, por quem e com qual valor de verdade. Em contraposi¢do a
isso, o ensino da Lingua Portuguesa, deve criar brechas para que outras linguas e, com
elas, outros mundos sejam lembrados, nomeados e reconhecidos. A lingua ndo ¢ apenas
instrumento de comunicacdo, mas lugar de memoria, identidade e disputa simbolica.
Ensinar a lingua que falamos ¢ também perguntar: quem somos quando falamos? Quem
deixamos de ouvir? Como sugere Hall, as identidades culturais sdo construidas “através
da diferenca, ndo da semelhanga”, e por isso escutar as vozes que foram historicamente

silenciadas ¢ condic¢do para imaginar um pais plural e verdadeiramente democratico.

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025) | e272511




.

Marina Rodrigues Miranda
L . Martanézia Rodrigues Paganini
ky Fabio Guss Strelhow

Num pais onde se constata a lingua viva dos indigenas sofreram corruptelas com
o processo de invasdo, quando instituiram a Lingua Nheengatu, também conhecido como
Lingua Geral Amazodnica, ¢ uma lingua de origem Tupi cuja expressdo “nheengatu”
significa literalmente “lingua boa” (nheen = fala, gatu = boa). Durante a expansao colonial
para o Norte, essa lingua foi reelaborada e adaptada a realidade amazonica, misturando-se
a outras linguas indigenas locais incorporando elementos da Lingua Portuguesa. Neste
grande universo semantico, as espécies florestais, as pedras, os bichos, existem nessas
corruptelas plurilingues. Palavras como jaguar pode ser: onga, jaguatirica, mas na lingua
indigena kanamari, ong¢a ¢ chamada de “nawa”.

E por falar em onca “nawa”, rememoramos uma correlagdo com outra palavra: o
“ipé” ¢ uma arvore que € representada pelo nome nome cientifico: Handroanthus spp. No
entanto, a origem da palavra “ip€” significa “casca dura”. Nessa referéncia, a discussao
que perpassa ¢ por qual razdo ndo ¢ valorizada a origem da palavra, a partir do tronco
linguistico Tupi a qual ela pertence, que traduzido para a Lingua Portuguesa, significa
“casca grossa”. O organico dessa arvore na representatividade indigena faz muito sentido,
pois na floresta quando vemos uma onga em cima de uma arvore, geralmente a arvore ¢
de casca grossa, para que suas garras possam se prender e alcangar o topo sem escorregar.

Este exemplo foi para construir a discussdo inicial de conhecimento sintético e
organico proposto por Santos. E mantendo essa organicidade reflexiva de pensamento,
muitas palavras originadas do Tupi antigo que foram “aportuguesadas”. A exemplo, o
jacarandd, que em tupi antigo, vem da forma “iakarandad”. Entretanto, se fosse preservado
o nome indigena, o significado seria “madeira dura e cheirosa”. Porém, o que prevalece
o conhecimento sintético descrito como “nome se aplica a diversas espécies de drvores
nativas do Brasil, principalmente dos géneros Dalbergia, Machaerium e Jacaranda (da
familia Bignoniaceae)”.

Outro questionamento travesso: por qual razdo ndo se preserva a brasilidade,
a origem, a nossa identidade indigena, se o Brasil ¢ terra indigena? Acreditamos que
deve ser pela critica poética e irnica, como bem cantou Mauricio Tapajos e Aldir Blanc,

evidenciando essas “Querelas do Brasil’:

O Brasil nao merece o Brasil,

O Brasil ta matando o Brasil,

Os poetas, os indios, os negros, os pobres,
E o Brasil vai ficar sem Brasil.

Esse fragmento sintetiza a critica irdnica e dolorosa de Aldir Blanc: o pais, ao
negar e destruir seus proprios valores culturais e humanos, ndo reconhecendo as proprias

raizes constituidas do universo dos originarios. H4 um entreguismo da cultura nacional,

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025) | e272511




Reacender a lingua das pedras, das florestas, dos bichos e dos encantados:
por uma abordagem contracolonial no territorio de etnoconhecimentos indigenas

Y :
das riquezas naturais permanecem em pleno curso. No que concerne as linguas ndo ¢
diferente: aprende-se japonés, inglés, francés, portugués... E as linguas indigenas
permanecem nos grandes centros silenciadas. Na floresta se irradiam, dando vida aos
elementos: sustentaculos ecoplanetérios.

E nesse entendimento que se torna indispensavel, para quem ensina, reconhecer
a ancestralidade linguistica que persiste apesar dos sucessivos processos de apagamento.
Muitas palavras que compdem nossa vivéncia com a lingua portuguesa tém origens pouco
conhecidas, enraizadas em saberes indigenas e africanos que seguem invisibilizados na
historia oficial. Este deconhecimento e apagamento da memdria sdo vestigios daquilo que
sobreviveu ao projeto colonial de destruicdo das linguas originarias, mas estas linguas se
fazem presente nos nomes de cidades, rios e arvores; em cantigas, expressdes populares,
receitas e modos de viver. S3o, como diz Ailton Krenak (2019), “a memoria viva de
um tempo que insiste em permanecer”. Essa presencga, no entanto, ¢ frequentemente
esvaziada de sentido. Ao repetir essas palavras sem reconhecer sua origem, descolamo-
nas de suas raizes culturais e simbolicas. Ha, portanto, uma contradi¢do profunda entre
0 uso cotidiano desses vocéabulos e a invisibiliza¢do sistematica dos povos de quem as
herdamos. Como ensinar Lingua Portuguesa ignorando que muito do que chamamos de
“portugués brasileiro” ¢ atravessado por linguas indigenas e africanas? O que nos impede
de reconhecer essas contribui¢des como legitimas matrizes do nosso idioma?

Quando deixamos de ensinar que palavras como fatu significa “duro” ou “casca”,
e que capixaba significa lugar de roga, de plantar e colher, dentre muitas outras, perdemos
uma chance valiosa de conectar os estudantes as camadas culturais que compdem nossa
historia. Além disso, reforcamos uma ideia de lingua como sistema fechado e puro,
ideia que serve a uma ldogica colonial de exclusdo. Como alerta Stuart Hall (2006), as
identidades culturais sdo “produtos de marcadores histéricos e de praticas discursivas”,
ou seja, sdo moldadas pelas lutas simbdlicas travadas no tempo e no espago. Negar as
marcas indigenas presentes na lingua ¢ negar também os sujeitos que as constituiram.

Reconhecer a forca das linguas indigenas ¢, portanto, um gesto ético e politico.
E admitir que nossa lingua no nasce em Lisboa, mas no cruzamento de muitas vozes. A
escola, desde a Educagdo Basica tem como pressuposto a reparagao curricular, constituindo
outros sentidos na producdo de conhecimentos, tornando-os caminhos de reconexao com
memorias que ainda podem florescer. Ensinar a origem indigena de termos que usamos
todos os dias pode parecer um gesto pequeno, mas ¢ um passo fundamental para reverter
o apagamento e afirmar outras possibilidades de pertencimento linguistico e cultural.

E preciso revitalizar os vinculos linguisticos de nosso linguajar para compreender
integramente a funcio da linguagem na qual estamos investidos. E preciso compreender

a linguagem como Kopenawa, dar sentido ao que falamos, enraizar no chdo, nos ciclos da

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025) | e272511




Marina Rodrigues Miranda
L . Martanézia Rodrigues Paganini
ky Fabio Guss Strelhow

natureza, nos espiritos, na ancestralidade. Ela ndo ¢ separavel do corpo, da memoria e da
coletividade. E por isso que muitos lideres e pensadores indigenas afirmam que quando
uma lingua morre, morre também um mundo inteiro: suas formas de conhecer, de sentir e
de existir desaparecem com ela. Para Davi Kopenawa, a lingua ndo ¢ um recurso técnico,
mas um sopro vital. Em A Queda do Céu (2015), ele denuncia que o mundo branco
despreza as palavras dos povos da floresta, reduzindo-as a ruidos ou folclore, quando na
verdade essas palavras sdo carregadas de encantamento e de sabedoria. A lingua, nesse
sentido, ndo se dissocia da floresta: ela nasce dela, e com ela pulsa. Kopenawa afirma: “a
lingua dos brancos ¢ feita para negociar e esquecer. A nossa ¢ feita para lembrar e proteger”
(2015, p. 42). Essa diferenca epistemologica nos convida a repensar o0 modo como a
Lingua Portuguesa ¢ ensinada, quase sempre desconectada da terra e da experiéncia viva.
Neste sentido, pensar a lingua como etnoterritdrio ¢ também reconhecer que ela delimita
um modo de existéncia no mundo. O idioma carrega dentro de si uma geografia afetiva,
uma cartografia da memoria, da relacdo com os rios, 0s animais, 0s astros e 0s espiritos.
De acordo com esta visdo, entendemos que a palavra tem poder de criagdo e reordenacao
do mundo, porque ela ¢ territdrio simbdlico onde se disputam os sentidos da existéncia.
Essa visdo converge com as epistemologias indigenas, que veem na lingua ndo uma
forma de dominagdo ou classificagdo, mas um espaco de pertencimento, de escuta e de
continuidade.

Nesse contexto, o apagamento das linguas originarias ndo pode ser entendido
apenas como um dano linguistico, mas como uma expropriacgdo territorial e epistémica.
Quando o Estado brasileiro desconsidera essas linguas nas politicas educacionais, reafirma
o colonialismo como norma. Ao passo que, quando o poder publico instituir nos espacos
educacionais a producdo e o incentivo da comunidade escolar na constituicdo coletiva
de uma matriz curricular que reconheca e acolha a pluralidade linguistica do proprio
territério em suas etnoculturas, estara também abrindo caminhos de reconexdo com as
ancestralidades indigenas e negras, que por muito tempo vem sendo violados.

Portanto, refletir sobre o ensino da Lingua Portuguesa no Brasil, exige também
olhar para a exclusdo sistematica das linguas indigenas dos curriculos escolares e para
os atravessamentos coloniais, hoje também refor¢cados pela logica imperialista do norte
global, que ainda moldam nossas concepcdes de lingua, cultura e saber. Como propde
Faraco (2001), toda lingua carrega uma historia social e politica, e o ensino da Lingua
Portuguesa precisa ser pensado de forma critica e contextualizada, levando em conta os
conflitos e as desigualdades que marcaram sua imposi¢ao. Quando uma crianca indigena
ou negra ndo se vé representada em sua propria historia ou ndo v€ sua cosmologia
reconhecida nos livros e nas praticas escolares, ndo ¢ apenas sua linguagem que ¢

desautorizada: ¢ sua propria existéncia enquanto sujeito de conhecimento. Pensar a lingua

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025) | e272511

10



Reacender a lingua das pedras, das florestas, dos bichos e dos encantados:
por uma abordagem contracolonial no territorio de etnoconhecimentos indigenas

Y :
como territério € também resistir a essa maquinaria de exclusio, afirmando outras formas
de estar, perceber e transformar o mundo.

Dentro desta perspectiva, a escola, se quiser realmente se tornar um espago de
inclusdo, precisa inserir e valorizar a ancestralidade, exercer a cosmologia da terra,
reconhecer e respeitar as diversas linguagens. Para isso sera preciso cuidar das palavras
como se cuida da floresta: com escuta, atengdo e reveréncia, adentrando as letras como
quem caminha por um territorio sagrado. Davi Kopenawa nos alerta, em A Queda do Céu,
que ha um conhecimento que vem do sonho, da mata, do espirito, e que a racionalidade
branca muitas vezes ndo alcanga. O que se espera da escola, entdo, ndo € apenas que
ensine a Lingua Portuguesa, mas que desaprenda o silenciamento e aprenda a se conviver
com a multiplicidade das vozes que ecoam nos varios cantos e recantos deste pais. No
exposto, nossas pesquisas nas comunidades indigenas vinculam-se a pensar o mundo
instigados no que refere-se a Viveiros de Castro, constituindo uma proposi¢ao composta
por debates narrativos em circularidades, situando o propagado conceito das “experiéncias

de pensamento” na tessitura desse autor.

[...] Experiéncias de pensamento” significa experimentagdes
imaginarias, feitas em pensamento. Eu usei essa expressdo alguma vez,
acho que em meu artigo “O nativo relativo” (2002), mas deturpando um
pouco o sentido candnico da expressdo, até porque eu estava usando
isso para falar de antropologia. Usei a palavra experiéncia em seu
duplo sentido, tanto no de ter uma experi€ncia como no de fazer uma
experiéncia. Sobretudo, no de fazer uma experi€ncia com o pensamento
alheio, e ndo no préprio pensamento. [...] Bem, no meu caso, fiz uma
experiéncia de pensamento com a nogdo de experiéncia de pensamento.
Propus definir a antropologia como uma metafisica experimental,
que realiza experimentos com o pensamento alheio, o pensamento
indigena, tomando-o, por exemplo, como um pensamento filosofico.
[...]. Experimentar esse pensamento, pensar como, imaginar como seria
pensar como um indio. E a0 mesmo tempo € pensar com o pensamento
indigena, porque pensar como o pensamento indigena a gente sabe que
sO poderia fazer em pensamento, ndo se pode fazer na realidade porque
nds ndo somos indigenas, mas pensar com esse pensamento ¢ algo que
ndo sé se pode como eu entendo que se deve, ¢ um experimento de
pensamento fundamental. (Castro, 2012, p. 251-252).

Nesse sentido, temos realizado a “experiéncia de pensamento” de compreender
a fruicdo indigena quando estamos em seus territorios, em pesquisas envolvidas com as
comunidades, no universo de suas cosmogonias, refletidas sobre os mitos de criacdo e
recriagdo de mundos, na perspectiva de cada povo. Nos envolvemos em suas historias
do bem viver floresta, nas escutas de suas oralidades. Quando retornamos 0s nossos

mundos de docéncia nos cursos de graduacao e pos-graduacgdo, nos encontros formativos

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025) | e272511

11



Marina Rodrigues Miranda
"‘ . Martanézia Rodrigues Paganini
y Fabio Guss Strelhow

de formagdo continuada de professores(as), relatamos essas experiéncias que foram
vivenciadas em situagdo e atos nesses territorios etnoeducacionais e compomos leituras
e analises em aprofundamentos nas obras de autorias indigenas. Nesta frui¢do, refletimos
sobre o ensino da Lingua Portuguesa mediados por estas literaturas que sdo fundantes ao
pensamento de um mundo mais justo e igualitario. Neste caminho, retomamos a memoria

ancestral que nos acolhe na poética:

Memoria ancestral — Manha

Bicho preguica

Estivava seus longos bragos

Numa arvore milenar

E os fixava em seus galhos

Como rede na varanda.

Galo cumpria a sina de acordar o mundo
E lembrar o compromisso de existir
Alvorada deslocada escuridao

Com ternura de borboletas

Os primeiros raios de sol acariciavam a pele suave
Da manha que se arregalava

Tupa sol vigilante

Espiava os habitantes

Com cuidado de pai.

O dia se possibilitava de aventuras
Moradores do mundo grassavam livremente.
Os olhos se empanzinavam

De elementais

Pedra

Flora

Bicho

E de toda biodiversidade.

Tudo num so6 quintal

Virgem de dissonancias!

Nao havia concorréncia nem receio de.
Nada perdido ou longe de si mesmo.

As horas passavam

Demorosas

Como cavalo velho

Puxando uma carroga

Empachada de minutos.

Uma nuvem redonda

Se esticava para ocupar espago.
Nenhuma critica

Ao seu exercicio de geografar

O vento assobiava uma cang¢do antiga
Acendendo lembrangas adormecidas

Os bichos desjejuavam no refeitorio amplo da manha.

(Mauri de Castro)

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025) | e272511

12



Reacender a lingua das pedras, das florestas, dos bichos e dos encantados:
por uma abordagem contracolonial no territorio de etnoconhecimentos indigenas

% 3
REFERENCIAS

CASTRO, Eduardo Viveiro. Metafisicas Canibais. Elementos para uma antropologia
pos-estrutural. Sao Paulo: Ubu Editora, n-1 edig¢des, 2018.

. Perspectivismo e multinaturalismo na América Indigena. Cadernos do
departamento de filosofia da PUC-Rio - o que nos faz pensar? Rio de Janeiro, n°18.
2004.

FARACO, Carlos Alberto. Linguagem e identidade. Sao Paulo: Parabola Editorial,
2001.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pés-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A,
2006.

KAYAPO, Edson. A diversidade socio cultural dos povos indigenas do Brasil: o que
a escola tem a ver com isso? /n: Culturas indigenas, diversidade e educagao / Sesc -
Departamento Nacional. 158 p. Educacio em rede. Volume 7. Rio de Janeiro, 2019.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xama
yanomami. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2015.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2019.

LARROSA, Jorge Bondia. Linguagem e educacdo depois de Babel. /n: Larrosa, Jorge.
Pedagogia Profana: dancas, piruetas ¢ mascaradas. Belo Horizonte: Auténtica, 2002, p.
17-33.

MIGNOLO, Walter. Epistemic disobedience and the decolonial option: A manifesto.
Transmodernity: Journal of Peripheral Cultural Production of the Luso-Hispanic
World, v. 1, n. 2, 2011 (versdo preliminar em espanhol: 2008).

MIRANDA, Marina Rodrigues; LEAO, Rafaela Capela; SERAFIM, Nadia.
Etnometodologias circulares: cosmologias de conhecimentos de territorios originarios e
comunidades de tradicdo. In: Metodologias da Pesquisa e da Formac¢io na Educacio
do Campo. BRANDAO, Carlos Rodrigues; FOERSTE, Erineu; GERKE Janinha
(Orgs.). Curitiba, Editora Appris. 2023.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo € América Latina. /n:
Lander, E. (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais.
Perspectivas latino-americanas. CLACSO, 2005, p. 107-130.

SANTOS, Antonio. Bispo. As fronteiras entre o saber organico e o saber sintético.
In: OLIVA, A. R. et al. Tecendo redes antirracista: Africas, Brasis, Portugal. Belo
Horizonte: Auténtica Editora, 2019. p. 23-35; 90-112.

SMITH, Linda Tuhiwai. Descolonizando metodologias: pesquisas e povos indigenas.
Traducgdo de Roberto G. Barbosa. Curitiba: Ed. UFPR, 2018. 239 p.

Revista Decifrar (ISSN: 2318-2229) | Manaus, AM | Vol. 13, N°. 27 (Jul-Dez/2025) | e272511

13



